Islam verstehen

Geschichte, Kultur und Politik

Bearbeitet von
Gerhard Schweizer

3. Druckaufl. 2017. Taschenbuch. 612 S. Paperback
ISBN 978 3 608 98100 1
Format (B x L): 11,5x 19 cm
Gewicht: 419 g

Weitere Fachgebiete > Philosophie, Wissenschaftstheorie, Informationswissenschaft >
Wissenschaften: Allgemeines > Popularwissenschaftliche Werke

schnell und portofrei erhaltlich bei
.

beck-shop.de

DIE FACHBUCHHANDLUNG

Die Online-Fachbuchhandlung beck-shop.de ist speziaisiert auf Fachbiicher, insbesondere Recht, Steuern und Wirtschaft.

Im Sortiment finden Sie alle Medien (Blicher, Zeitschriften, CDs, eBooks, etc.) aller Verlage. Erganzt wird das Programm

durch Services wie Neuerscheinungsdienst oder Zusammenstellungen von Biichern zu Sonderpreisen. Der Shop fihrt mehr
als 8 Millionen Produkte.


http://www.beck-shop.de/Schweizer-Islam-verstehen/productview.aspx?product=16691406&utm_source=pdf&utm_medium=clickthru_lp&utm_campaign=pdf_16691406&campaign=pdf/16691406
http://www.beck-shop.de/trefferliste.aspx?toc=8822
http://www.beck-shop.de/trefferliste.aspx?toc=8822

Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser
gesamtes Programm finden Sie unter www.klett-cotta.de


KCPrakMA
Textfeld
Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser gesamtes Programm finden Sie unter www-klett-cotta.de


KCPrakMA
Textfeld
Dies ist eine Leseprobe von Klett-Cotta. Dieses Buch und unser gesamtes Programm finden Sie unter www.klett-cotta.de


Gerhard Schweizer

Islam verstehen

Geschichte, Kultur und Politik

Klett-Cotta



Klett-Cotta
www.klett-cotta.de

© 2016 by J. G. Cotta’sche Buchhandlung

Nachfolger GmbH, gegr. 1659, Stuttgart

Alle Rechte vorbehalten

Printed in Germany

Cover: Rothfos & Gabler, Hamburg, unter Verwendung einer Abbildung
von © R. Hackenberg/Corbis

Gesetzt von Kosel Media GmbH, Krugzell

Gedruckt und gebunden von CPI - Clausen & Bosse, Leck

ISBN 978-3-608-98100-1

Das vorliegende Buch ist die vollig iiberarbeitete und ergénzte
Neuausgabe des Titels von Gerhard Schweizer: »Islam und Abendland:
Geschichte eines Dauerkonflikts, Stuttgart, Klett-Cotta 1995/2003.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber <http://dnb.d-nb.de> abrufbar.



Fiir
Barbara und Herbert



Inhalt

Einleitung zu einem Jahrtausendkonflikt:

Feindbilder - Klischees und Wirklichkeit ...........
»Heiliger Krieg« und andere Bedrohungen .............
EinandererIslam .............c.ooiiiiiiiiiiiinnn.
Ein»Kampfder Kulturen«? . ..........ccooiiee ...
Der eigentliche Konflikt in der Gegenwart .............
Riickstdndiger Islam? Fortschrittlicher Westen?

Die Missverstdndnisse .........c..cooviiiiiiinn...

Gegenseitige Vorurteile ................... ... ... ...
Alltagsbeobachtungen im Orient-Tourismus ...........
Einseitigkeit in den westlichen Medien und die Folgen
Entsprechende Affekte bei den Muslimen .............
Vom Konflikt zum Dialog? ... ...

Was Christen und Muslime gemeinsam haben ..........
»Christliches« bei Mohammed .......................
Jerusalem: eine heilige Stadt auch fiir Muslime ........
Jesus und Johannes der Taufer im islamischen

Damaskus ... e
»Die Bibel ist interessant fiir uns.«

Gesprdche mit Muslimen in Istanbul ...............
Muslime beten im Sterbehaus der Maria ..............
Weshalb manche Moscheen fiir Andersglédubige

gesperrtbleiben ...... ... i

Zweiteilung der Menschheit in Glaubige und
Unglaubige . ..ottt e
Die Urspriinge der Zweiteilung bei Moses, Echnaton

und Zarathustra .........cooiiiiiiiiiiiiiin...

19

32
34
39
41



Inwieweit »Heiden« toleranter sind als Christen ....... 82

Das revolutiondr Neue an Jesus ..............c........ 84
Wie tolerant warJesus? ........coveiiiiinieinnnennn 89
Wo islamische Toleranz ihre Grenzen findet ........... 92
Als der Islam iiber das Christentum triumphierte....... 95
Die weltoffenen Muslime des Mittelalters:
SaladinalsSymbol......... ... 95
Was den kulturellen Vorsprung des Islam bedingte .... 101
Verstédrkte Abgrenzung gegentiber den Christen......... 105
Der »Kaffer« und der »Heide«: aufschlussreiche
WOrtwurzeln ..........ooeiiiiiinennnen... 108
Die moderne Toleranz und ihre Vorldufer .............. 111
Die Ringparabel in Lessings Nathan der Weise .......... 111
Urspriinge der Ringparabel im jiidischen und
islamischen Mittelalter ............. ... ..ot 113
Intoleranz bei Christen im Mittelalter -
und die groflen Ausnahmen ....................... 115
Die Abwehrfront gegen den Islam weichtauf .......... 122
Wie die moderne Toleranz erst moglich wurde ......... 123
Gegen die Moderne: »Unfehlbarkeit« des Papstes ....... 125
Bis heute - Widerstdande gegen Lessings Nathan ........ 128
Religionsfreiheit wurde nicht von den
Kirchen begriindet ............cooiiiiiiiiiiaa... 131
Fortschritt und Riickschrittim Islam ................. 133
Uberraschendes Gesprach mit einem muslimischen
Theologen .......uuiiiii it 133
Islamische Mystiker als die grof3en geistigen
ReVOIUtiONATe ... ovvitii i 138
»Aufklarung« kannten die Muslime lange vor den
Christen ......oviuiiii i e 142
Der Westen wird moderner als der Orient ............. 146



Erste Probleme mit einer sikularen Moderne:

Atatiirk und seine Reformen .................. .. ... 150
»Arabischer Sozialismus« und Islam:
die zwiespaltige Moderne der Baath-Sozialisten ....... 160
Die »sozialistische« Konkurrenz der Nasseristen ....... 168
Modernisten schrecken vor Sakularisierung zurtick .... 172
Krieg der Konfessionen unter Muslimen .............. 176
Sunniten und Schiiten ............. .. ..o i 176
Moderne Konfessionsstreitigkeiten im Islam .......... 182
Politische und soziale Spannungen iiberlagern
den Konfessionskonflikt.............. ..., 184
Krieg der Konfessionen unter Christen ................ 191
Spaltungen im frithen Christentum .................. 191
Katholizismus und Protestantismus .................. 197
Der Nordirland-Konflikt und andere spate Auslaufer
des christlichen Konfessionshaders................. 206
»Abtriinnige« und »Ketzer«imIslam .................. 210
Wenn Muslime zu einem anderen Glauben {ibertreten .. 210
Die »Ketzerei« der Alawiten und Aleviten .............. 212
Das »Unislamische«andenDrusen ................... 220
Die »Gottlosigkeit« der Baha'i ........................ 224
Salman Rushdie, der moderne »Gotteslasterer«......... 227
Religiose Minderheiten als Priifsteine der Toleranz .... 234

Die Vertreibung der Muslime aus dem

christlichen Spanien..............coiiiiiiie... 234
Christen immer geduldet? Das Beispiel Saudi-Arabien .. 236
Griechen und Armenier unter den muslimischen Tiirken 240

Muslime und Christenim Libanon ................... 246
Christen in Agypten ........c.evviiiiiiieinneennnn. 250
ChristenimsSudan .........c.iiiiiiiiineeinnnnnnn. 253



DieJudenals»Probleme« ................ccooiiiiiiia.. 256

Juden unter muslimischer Herrschaft ................ 256
Juden und Christen im mittelalterlichen Europa ....... 261
Vom Antijudaismus zum Antisemitismus ............. 266
Jenseits der traditionellen Affekte .................... 269
Der Wille zum Dialog - und die Barrieren .............. 272
Okumene und Zweites Vatikanisches Konzil ........... 272
Der Dialog mit dem Islam beginnt.................... 275
Widerstdnde bei den Protestanten .................... 277
Widerstdnde bei den Katholiken ..................... 279
Die politischen Hintergriinde fiir den »Dialog« . ........ 288
Moderne Krise: der Fundamentalismus ............... 201
Beunruhigende Signale aus Agypten,
einem KernlanddesIslam ......................... 291
Der »Ketzer«-Prozess gegen AbuZaid .................. 293
Die Entstehung eines vieldeutigen Begriffs ............ 300
Im Namen der Bibel gegen die Moderne ............... 302
Amerikanische Fundamentalisten werden
politischaktiv ........ ..o, 305
Jidische Theokraten und das »sdkulare« Israel ......... 311
Zuriick zum Sakralrecht des Korans und der Scharia .... 318

Vom Wahhabismus zu einem »modernen« Islamismus
der Muslim-Brider ........covuiiiiiineennnnnnn. 323
Sakulare Demokratie, das eigentliche Feindbild

derIslamisten ..........ccooiiiiiiiiiiiiiiiiinn, 328
Modellfille des Islamismus .......................... 335
Eine aufschlussreiche Begegnung mit einem Islamisten 335
Modellfall Algerien ........c.ooveiiieiiiiieinnnennn. 342
Modellfall Tran . ....covveiiiii e 348
Modellfall Afghanistan ................ ..., 360
Modellfall Tiirkei .......ooviieiiiiii i 369

10



Vormarsch der Islamisten auch in Ostasien?

Fallbeispiel Indonesien...............coooviiinae.. 382
Terrorismus, die andere Art von Krieg ................ 387
»Dschihad« gleich »Heiliger Krieg«? ................... 387
Terrorismus und Martyrerkult im Nahen Osten ........ 394
Der 11. September 2001: »Mértyrer« gegen den
»Satan Amerika« ... 401
Osama bin Laden und al-Qaida: Eine neue Dimension
des TETTOTISIIIUS vt vuveiee e 407
Droht tatsdchlich ein »Kampf der Kulturen«? .......... 416
Muslimische Zuwanderer in Europa - eine Gefahr? ... .. 424
Angst vor »Uberfremdung« .........oooiiiiiiii... 424
Was den Islam zur besonderen Zielscheibe macht ...... 428

Unsere Fremdenfeindlichkeit starkt den radikalen Islam 434
Weiterhin Barrieren gegen eine multikulturelle

Gesellschaft? . ..ot 439
Die gefihrliche Dimension des 21. Jahrhunderts ....... 445

Fanal eines Umbruchs - mit unabsehbaren Folgen ..... 445
Irak und Syrien - Brennpunkte einer nachhaltigen Krise 447
ExplosionimIrak ...... ..., 449
Explosionin Syrien ........oviiiiiiiiiiiiiiiea... 457
»Arabischer Frithling« - Ursprung einer Revolte . ....... 461
»Arabischer Winter« - Das Scheitern einer Revolte.. ..... 466
Was ist vom sogenannten »Arabischen Frithling«

geblieben? ... ... 473
Das rislamische« Unbehagen und ein arabischer

Bestseller-AUtor . .oviti e e 473
»Islamischer« Staat und al-Qaida - Rivalitdt unter den

Dschihadisten ...t 479
Zerbrechende Staaten und Kulturen .................. 486
Eine neue Generation von Dschihadisten.............. 490

11



Was bleibt vom »Islamischen Staat«? .................. 497
Ein Ende der religiosen Vielfalt in der islamischen Welt? 502
Gibt es keine Chance, diesen Prozess zu stoppen? ... . .... 506
Eine weitere »Islamisierung des Abendlands«?

Die Zuspitzung der Probleme ...................... 509

Eine Islamische Moderne? Die Reibungspunkte
mit der westlichen Moderne ........................ 521
Muslime und die »unverfalschte« Offenbarung Gottes .. 521
Muslime mit kritischer Distanz zu religiosem

Absolutheitsanspruch ..., 524

Der andere Ansatz westlicher Moderne ............... 535
Die schwierige Entwicklung ......................... 538
Anhang ...t 545
ANMETKUNGEN . \vtt ittt eaeenns 545
Zeittafel ... 559
Literaturhinweise ........ ..., 598
RISt .ottt t ettt 603
Uberden AUtOT «vve i et eiie i aeeenns 612

12



Einleitung zu einem
Jahrtausendkonflikt:
Feindbilder -
Klischees und Wirklichkeit

»Heiliger Krieg« und andere Bedrohungen

Der Videofilm wirkt wie eine Szene aus einer langst vergan-
genen Epoche. Ein bartiger Mann, bekleidet mit schwarzem
Turban und Kaftan, steht predigend auf der Kanzel einer
Moschee. Er blickt in eine weitrdumige Sdulenhalle, und dort
reihen sich dicht gedrdngt junge Maéanner, viele ebenfalls
mit Turban. Die schwarze Farbe der Kopfbedeckung sollen den
Prediger als einen direkten Nachkommen des Propheten Mo-
hammed ausweisen. Er verkiindet mit drohend erhobenem
Zeigefinger den Dschihad, den »heiligen Krieg« gegen die »Un-
glaubigen« in aller Welt, und bezeichnet sich als »Befehlshaber
der Glaubigen«.

Dieser Film ist im Juli 2014 in einer Moschee der nordiraki-
schen Stadt Mossul zu Propagandazwecken gedreht und welt-
weit verbreitet worden. Die Bilder zeigen Abu Bakr al-Baghdadi,
das spirituelle und politische Oberhaupt der Terror-Organisa-
tion »Islamischer Staat«. Wochen zuvor hatte sich der auf Fotos
diister und fanatisch wirkende Mann von seinen Anhédngern
zum Kalifen ausrufen lassen.

»Heiliger Krieg«, »Kalif«. Beide Begriffe sind mit vielen Emo-
tionen, mit historischen Erinnerungen aus weit zuriickliegen-
der Zeit aufgeladen - fiir Muslime wie flir nichtmuslimische
Europaer.

»Heiliger Krieg«. Arabische Muslime eroberten im 7. Jahrhun-

13



dert innerhalb weniger Jahrzehnte Nordafrika sowie weite
Teile Asiens. Und tiirkische Muslime drangen seit dem 11. Jahr-
hundert siegreich in Anatolien vor, eroberten 1453 Konstanti-
nopel, ja, belagerten 1529 und 1683 Wien mit der Absicht, ihre
Herrschaft bis weit nach Europa hinein auszudehnen.

»Kalif«. Der Titel ist mit einem hohen Anspruch verbunden.
Das arabische Wort bedeutet »Stellvertreter« wie auch »Nach-
folger« und bezieht sich auf die Herrscher, die nach dem Tod des
Propheten Mohammed die religiose wie politische Fiihrung als
Befehlshaber aller Glaubigen in ihrem Amt vereinigten. Fiir
Muslime verbindet sich mit diesem Titel eine nostalgische
Erinnerung an ein goldenes Zeitalter des Islam in den ersten
Jahrhunderten seiner Geschichte. Fiir Europder dagegen war
dieser Titel das ganze Mittelalter hindurch mit einer traumati-
schen Identitdtskrise verkniipft: Unter der Fiihrung von Kali-
fen waren Kerngebiete des frithen Christentums und spétanti-
ker abendldndischer Kultur ein fiir alle Mal einer islamischen
Herrschaft unterworfen worden: »Heiden« hatten iiber »Chris-
ten« gesiegt, und dieser Triumph einer »falschen« Religion lief3
sich von den Christen, den Anhéngern der »richtigen« Reli-
gion, nicht mehr korrigieren. Auch die Kreuzziige konnten
daran nichts dndern. Solche traumatischen Erinnerungen
vermochten die »Glaubenskampfer« der Terror-Organisation
»Islamischer Staat« im Bewusstsein der Européer seit 2014 er-
neut zu aktivieren. Die Dschihadisten eroberten in diesem Jahr
weite Teile des Irak sowie Syriens, und sie stellten demonstra-
tiv Parallelen zu den siegreichen Kalifen von einst her. Sie pra-
sentierten in Videobotschaften und im Internet Landkarten,
die die Grenzen ihres fiir die Zukunft proklamierten Grofireichs
markierten: Thr Herrschaftsgebiet sollte im Westen bis Anda-
lusien und im Osten bis Indien, ja, bis in den westlichen Teil
Chinas ausgedehnt werden. Die damit verbundene Botschaft
an die Muslime und den nichtmuslimischen Westen lautete:
Fiir die »rechtgldubigen Muslime« wiirde nach vielen Jahrhun-

14



derten des kulturellen und politischen Niedergangs die Phase
eines neuen, unaufhaltsamen Siegeszugs folgen.

Aber was haben solche Proklamationen mit der Realitdt zu
tun? Der Blick auf die islamische Welt von heute bietet das
Gegenteil einer solchen Verheiflung: Von Libyen {iber Syrien,
Irak und Jemen bis Afghanistan und Pakistan gibt es etliche
politisch, kulturell und sozial zerrissene Staaten. Mehr noch:
Die konfessionellen Gegensitze zwischen Sunniten und Schi-
iten gewinnen an Schérfe, soziale Konflikte entwickeln sich
verstarkt entlang der religiésen Grenzlinien, nicht minder die
politischen Rivalitdten. Und gerade eine Terror-Organisation
wie der »Islamische Staat« ist ein Symptom dieser Krise:
Schlielich tragen ihre »Glaubenskdmpfer« an vorderster Stelle
dazu bei, die islamische Welt in unverséhnliche Fronten von
»Glaubigen« und »Unglaubigen« zu spalten. Die Mehrheit der
Muslime fiirchtet das proklamierte Kalifat des »Islamischen
Staates«, lehnt es vehement ab, ja verachtet dessen religios-
politische Anmaflung. Entsprechend instabil ist die Tyrannei
derartiger »Glaubenskampfer«, entsprechend geschwécht ist
die islamische Welt insgesamt.

Weshalb gebe ich dem »Islamischen Staat« in der Einleitung
des Buches trotzdem so viel Raum?

Es ist ein Reflex auf eine europdische Befindlichkeit. Eine
fremde Kultur und Religion erzwingt vor allem dann unsere
Aufmerksamkeit, wenn wir glauben, dass von ihr eine massive
Bedrohung ausgeht - im aktuellen Fall von »Glaubenskdamp-
fern« mit einem besonderen Potential an Aggression gegeniiber
dem »Westen«. In diesem Zusammenhang stellt sich allerdings
die Frage, wie viel sich denn am Beispiel des sogenannten
»Islamischen Staates« iiber den Islam als Kultur und Religion
in seiner Vielfalt erfahren ldsst. Diese Terror-Organisation
beherrscht schlieflich nur vordergriindig aktuell die Schlag-
zeilen, und sie konnte in etlichen Jahren schon wieder ver-
schwunden oder zumindest erheblich geschwicht sein, er-

15



gaben Analysen bereits im Frithjahr 2016. Aber diese Organi-
sation bildet ein exemplarisches Beispiel einer tiefergehenden
Krise der islamischen Welt, und dieser Aspekt macht sie iiber
die momentan auffillige Wirkung hinaus interessant. Es gilt
die religiosen, kulturellen und politischen Zustdnde zu analy-
sieren, die eine solche Radikalisierung erst ermoglichen.

Was sind die Ursachen dafiir, dass immer wieder neue der-
artige radikal-islamische Gruppierungen entstehen? Eine sol-
che Frage ist in westlichen Medien erstmals bereits mehr als
ein Jahrzehnt vor dem Auftreten des sogenannten »Islami-
schen Staates« gestellt worden - und der Anlass war ebenfalls
ein zutiefst traumatisches Ereignis.

Dieses Bild ist zu einer Ikone des »Bosen« geworden: die
schwarzen, geballten Rauchséulen {iber den zusammenstiir-
zenden Zwillingstiirmen des World Trade Center in New York.
Seit dem schrecklichen Terroranschlag vom 11. September 2001,
der nahezu 3000 Menschen das Leben kostete, wies vieles dar-
auf hin, dass wir es mit einer Zasur zu tun haben, deren Folgen
nicht absehbar sind. Seit Osama bin Laden als die charisma-
tische Fiihrerfigur der Terror-Organisation al-Qaida die Schlag-
zeilen der Weltpresse beherrschte - und dieser schwarzbartige,
meist mit weilem Turban und Kaftan gekleidete Mann eben-
falls eine Ikone des »BOosen« wurde -, zitieren die Medien das
Schlagwort Dschihad im Sinn von »heiliger Krieg« in einer
ein bisher nicht gekannten Haufigkeit. Damals fand erstmals
die These weite Verbreitung, eine neue Art von Krieg habe
begonnen, die fiir das 21. Jahrhundert die Auseinandersetzung
zwischen islamischer und abendldandischer Welt bestimmen
werde. Muslimische Organisationen, von religiosem Fanatis-
mus angetrieben, wiirden wahrend der kommenden Jahr-
zehnte vor allem durch gezielte Terrorakte versuchen, unsere
westliche Gesellschaft zu destabilisieren. Fernsehbilder, die
in der Tat erschreckend sind - aber nur selten kritisch hinter-
fragt werden -, illustrieren das Szenario dieser Bedrohung: ver-

16



mummte Manner, die vor der Kamera ihre Bereitschaft ankiin-
digen, Selbstmordattentéter zu werden und als »Martyrer« im
Kampf gegen den »Satan Amerika« und dessen »Lakaien« zu
sterben. Dazu in weiteren Bildern Volksmassen auf den Stra-
en verschiedener islamischer Stadte, mit hoch erhobenen
Fausten Parolen gegen den »Westen« skandierend.

Radikalisiert sich der Islam weiterhin in einem bisher nicht
gekannten Ausmaf}? Ist eine wachsende politische und soziale
Krise die Ursache fiir die Radikalisierung?

Die Frage, so gestellt, weist etliche Unschérfen auf. Den
Islam gibt es nicht. Es existieren innerhalb der islamischen
Welt vielfaltige Ausprdgungen von Religion, Kultur, Politik
und Gesellschaft - und dies in stindigem Wandel. Insofern
handelt es sich bei Gruppierungen, die sich radikalisiert gegen
Andersglaubige und gegen den »Westen« wenden, nur um re-
ligiés-politische Ideologen neben vielen anderen. Unter dem
Einfluss solcher Ideologen bekommen die Begriffe »Dschihadg,
»Kalifq, »richtiger Glaube« eine spezifisch neue Bedeutung, wie
sie Jahrhunderte zuvor nicht bestanden hat. Diese historische
Gebundenheit wird in der Diskussion oft auer Acht gelassen,
wenn es um die vielféltigen Erscheinungsformen islamischer
Religion und Kultur geht.

Den Islam verstehen?

Mein Eindruck ist, dass viele Européer deshalb so gereizt auf
Fehlentwicklungen des Islam reagieren, weil sie dort Paral-
lelen erkennen zu dhnlichen Krisensymptomen im christlich
gepragten Abendland des Mittelalters und der frithen Neuzeit
vor der Epoche der Aufklarung: Fanatismus, Glaubenskriege,
triumphalistischer Absolutheitsanspruch. Man kann Aversio-
nen in diese Richtung nicht grundséatzlich das Recht abspre-
chen. Aber solange der Blick nur auf einen solchen Aspekt kon-
zentriert bleibt, blendet man die Vielfalt islamischer - wie auch
abendldndischer - Kultur aus.

17



Ein anderer Islam

Im vorliegenden Buch versuche ich zu zeigen, dass »Islam«
fiir viele Hundert Millionen Glaubige etwas vollig anderes be-
deutet als das, was radikale Splittergruppen als den »wahren
Glauben« und die einzig richtige Gesellschaftsform propagie-
ren. Die islamische Welt weist @hnliche vielschichtige Varian-
ten von Religion, Kultur und Gesellschaft auf wie das christ-
lich gepragte Abendland - auch eine ahnliche Ambivalenz. Die
Neigung zu Gewalt und Intoleranz findet sich gleichermafien
hier wie dort, ebenso die Tendenz zu Weltoffenheit und die
Fahigkeit zur Modernisierung erstarrter traditioneller Struk-
turen.

Was ist Islam? Wie schon angedeutet: Den Islam gibt es
nicht. Feindbilder orientieren sich tiberwiegend an Klischees,
die alle historisch bedingten Gegensétze, alle Vielfalt negieren.
Solche Feindbilder von westlicher Seite entsprechen in der
Struktur vollig denen von islamischer Seite. Hier wie dort droht
gleichermafien die Gefahr, das unbekannte Fremde zu ddamo-
nisieren.

Was ist Islam? Schon beim ersten genaueren Blick auf die
fremde Religion und Kultur lassen sich Aspekte entdecken, die
zeigen, wie vielfach und eng verflochten die christlich-abend-
landische und die islamische Welt gerade auch in positiver
Hinsicht sind.

Manaret Isa ... Der arabische Name bedeutet: Minarett Jesu.
Ein Turm einer Moschee also, der den Namen Jesu tragt? Ich
traf auf ein solches Minarett im Hof der Omayyaden-Moschee
von Damaskus, einem der wichtigsten Wallfahrtsorte des
Islam. In derselben Moschee befindet sich auch das Grab eines
Propheten mit dem arabischen Namen Yahia, uns unter dem
Namen Johannes der Taufer geldufig. Und Muslime verehren
Maria, die Mutter Jesu. Ich besuchte nahe den antiken Ruinen
von Ephesus auf dem bewaldeten Hiigel Ala Dag das angebliche

18



Sterbehaus der Maria. Neben den christlichen Pilgern versam-
meln sich dort ebenso zahlreich tiirkische Muslime.

Uberraschungen dieser Art sind geeignet, wesentliche An-
stofle zu geben, um bisher vorgefasste Meinungen iiber den
Islam zu revidieren. Solche Erfahrungen passen nicht in das
durch westliche Massenmedien weitverbreitete Bild einer Reli-
gion, die gegentiber dem Christentum abweisend auftritt. Zwar
ist zumindest einer westlichen Bildungsschicht langst gelau-
fig, dass Abraham nicht nur als Stammvater des Judentums
und Christentums anzusehen ist, sondern auch des Islam. Pro-
pheten wie Moses, Jesaja, Jeremia und Jesus werden auch von
Muslimen verehrt. Aber noch in den 1950er-Jahren war es fiir
viele Europaer weitgehend unbekannt, dass Jesus den Mus-
limen als der zweitwichtigste Prophet gilt, in der Rangfolge
unmittelbar hinter Mohammed. Damals gehorte es auch noch
zu einem leider gdngigen Missverstdndnis, Allah als den Eigen-
namen eines fremden Gottes anzusehen, nicht als die ara-
bische Bezeichnung fiir den einen gemeinsamen Gott aller
monotheistischen Religionen.

Die geistige Verwandtschaft hat allerdings auch zum Streit
dariiber gefithrt, welche der beiden Religionen im Besitz der
allein richtigen Offenbarung Gottes sei. Und solche Ausein-
andersetzungen miindeten immer wieder in religios-politisch
motivierte Kriege. Solche Kriege sind bis heute oft von einem
Krieg der Worte begleitet - und in der Ahnlichkeit der Wort-
wahl zeigt sich wiederum die Verwandtschaft der beiden mo-
notheistischen Religionen, nun aber im Negativen.

Ein »Kampf der Kulturen«?

Schon Ayatollah Khomeini, der Fithrer der »Islamischen Revo-
lution« von 1979, sprach vom »Reich des Bosen«, wenn er den
Westen meinte, und keiner hat haufiger als er die USA »Satan«
genannt. Der religios-politische Extremist gebrauchte religios

19



aufgeladene Metaphern, wie sie erst seit dem politischen Er-
starken des islamischen Fundamentalismus breitenwirksam
bei den Muslimen in Umlauf gekommen sind. Wir haben aber
keinerlei Anlass, mit blofler Verachtung auf solche mittelalter-
lich anmutende »Riickstdndigkeit« herabzusehen, gebrauchten
doch auch fiihrende westliche Politiker, allen voran der ehe-
malige US-Préisident George W. Bush, nahezu gleiche Meta-
phern. Bush sprach vom »Reich des Bosen« oder der »Achse
des Bosen«, wenn er feindliche und hier besonders islamische
Staaten im Visier hatte. Er bediente sich eines Wortschatzes,
der den Traditionen eines aufgeklarten Westens briisk wider-
sprach - und auf einen Fundamentalismus christlicher Pra-
gung hindeutete.

Unmittelbar nach den Terroranschldgen des 11. September
2001 rief Prasident Bush gar zum »Kreuzzug« gegen die »Machte
der Finsternis« auf und benutzte damit Schlagworte, die bei
den Muslimen die Erinnerung an eine sehr diistere Zeit des
christlichen Glaubenskrieges gegen den Islam weckte. Ent-
sprechend antwortete die islamische Propaganda, man werde
auch in Zukunft die »christlichen Kreuzziigler« vom »gehei-
ligten islamischen Boden« zu vertreiben wissen. Es klang
so, als sei seit dem Zeitalter der Kreuzziige keine Verdnderung
im Denken der Menschen - der Muslime wie der Christen -
eingetreten. Dies scheint auf fatale Weise zu bestdtigen, wie
hartnéckig sich die Fronten zwischen islamischer und abend-
landischer Welt, allen aufklarerischen Idealen und Verstan-
digungsbemiihungen zum Trotz, erhalten haben. Und das ist
eine bedrohliche Perspektive fiir die Zukunft.

Solche Sachverhalte gewinnen noch an Brisanz, je mehr
Muslime nun auch in Europa selbst wohnen. Es sind Men-
schen, die urspriinglich meist »Gastarbeiter« waren, inzwi-
schen aber schon in der zweiten oder dritten Generation bei
uns leben. Hat es um 1950 erst rund 9oo 0oo muslimische Zu-
wanderer in Europa gegeben, iiberwiegend in Frankreich und

20



Groflbritannien anséssig, so waren es zu Beginn des 21. Jahr-
hunderts bereits rund 17 Millionen. In Frankreich machten
sie rund fiinf Prozent der Bevolkerung aus, wobei die meisten
aus Nordafrika stammten, in Gro3britannien waren die Zahlen
dhnlich. Die Zuwanderer dort kommen tiberwiegend aus Pakis-
tan, Bangla Desh und dem indischen Raum. In Deutschland
und Osterreich waren vor der Jahrtausendwende zwei bis
drei Prozent der Bevolkerung Muslime, die meisten davon Tiir-
ken; der Anteil stieg in Osterreich auf fast sieben Prozent (2012),
in Deutschland auf etwa fiinf Prozent (2008/2009). Etwa 2,5 Mil-
lionen Muslime, die in Deutschland leben, also rund 63 Prozent
haben tiirkische Wurzeln.! Seither macht bei uns - wieder ein-
mal - das angsteinfloBende Schlagwort von der »Uberfrem-
dung« die Runde. Und umso mehr miissen wir uns mit der
Frage auseinandersetzen, ob dem »Abendland« oder dem »Wes-
ten« tatsdchlich Gefahr durch die fremde Kultur des Islam
droht, die - wie es oft gesagt wird - nicht zu der unseren passe.
Dieser Logik entsprechend konnte es zunehmend zu Unruhen
auch in Europa kommen, weil die Muslime nicht bereit sind,
nicht bereit sein kénnen, sich in unsere »westliche Werte-
gemeinschaft« zu integrieren.

Im Zusammenhang mit derartigen Entwicklungen be-
kommt das Schlagwort vom sogenannten Kampf der Kulturen
verstiarkt Aktualitdt. Dieses Schlagwort bezieht sich auf den
Buchtitel des umstrittenen Bestsellers Kampf der Kulturen
(Clash of Civilizations). Der Autor ist Samuel P. Huntington, ein
amerikanischer Politikwissenschaftler, zeitweiliger Berater
des Us-Auflenministeriums und Harvard-Professor. 1993 hat er
den Slogan erstmals in einem Essay und dann 1996 als Titel fiir
sein Buch verwendet. Er entwickelte Thesen, die die (westliche)
Offentlichkeit in wachsendem Maf} beschéftigen: Die Welt-
politik des 21. Jahrhunderts werde nicht mehr vorrangig von
Auseinandersetzungen politischer, ideologischer und wirt-
schaftlicher Natur in hochkomplexen geopolitischen Raumen

21



bestimmt, sondern hauptsachlich von einem stark religis be-
stimmten »Kampf der Kulturen«. Besonderes Gewicht misst er
hierbei dem Konflikt zwischen islamischer und abendldndi-
scher Welt bei.

Aus der Sicht Huntingtons sind vor allem die islamische
und die westliche Kultur von der Grundstruktur her daraufhin
angelegt, ihre Herrschaft jeweils iiber die ganze Welt aus-
dehnen zu wollen. Entsprechend schrieb er: »Das tiefere Pro-
blem fiir den Westen ist nicht der islamische Fundamentalis-
mus. Das tiefere Problem ist der Islam, eine andere Kultur,
deren Menschen von der Uberlegenheit ihrer Macht besessen
sind. Das Problem fiir den Islam ist nicht der CIA oder das
Us-amerikanische Verteidigungsministerium. Das Problem ist
der Westen, ein anderer Kulturkreis, dessen Menschen von der
Universalitédt ihrer Kultur tberzeugt sind und glauben, dass
ihre iiberlegene, wenngleich schwindende Macht ihnen die
Verpflichtung auferlegt, diese Kultur iiber die ganze Erde zu
verbreiten. Das sind die wesentlichen Ingredienzen, die den
Konflikt zwischen dem Islam und dem Westen anheizen.«*

Hierzu passt eine Auflerung, die bereits 1988 der amerika-
nische NATO-Oberbefehlshaber John Galvin exemplarisch bei
seiner Abschiedsrede in Briissel getan hat. Damals, als sich
am politischen Horizont deutlich der Zusammenbruch des
Sowjetimperiums abzuzeichnen begann, hielt es der militéri-
sche Fiithrer fiir angebracht, mit prophetischem Pathos schon
auf den nachsten epochalen Entscheidungskampf hinzuwei-
sen: »Den Kalten Krieg haben wir gewonnen. Nach einer sieb-
zigjdhrigen Verirrung kommen wir nun zur eigentlichen
Konfliktachse der letzten 1300 Jahre zuriick: Das ist die grof3e
Auseinandersetzung mit dem Islam.«

Heiliger Krieg, Kreuzzug, Méachte des Bosen, Krifte der Fins-
ternis... Diese Schlagworte, wie sie Muslime und Christen
immer wieder in gegenseitiger schroffer Abgrenzung gebrau-
chen, haben bekanntlich eine weit zuriickreichende Tradition.

22



Dass wir hier in der Tat von einem seit 1300 Jahren dauernden
Konflikt - letztlich also von einem Dauerkonflikt, wenn nicht
sogar von einem »Jahrtausend-Konflikt« - zu sprechen haben,
versteht sich von selbst. Erschrecken muss uns allerdings, wie
verwandt Islam und Christentum sogar in ihrer Anfalligkeit
fir fundamentalistische Radikalitét sind. Andererseits miissen
wir uns im Klaren dariiber sein, dass wir, indem wir uns auf
derart negative Aspekte konzentrieren, weder der christlich-
abendldndischen noch der islamischen Kultur auch nur in
Ansitzen gerecht werden.

Européder, Amerikaner, Christen werden dieser Einsicht
sofort zustimmen, sofern es darum geht, den eigenen Kultur-
raum in seinen vielfaltigen Erscheinungsformen zu beschrei-
ben und zu differenzieren. Der Islam dagegen gleicht vielen
von uns westlich und weltlich Geprigten weiterhin einem
monolithischen Block: Man weif vom Wesen des Islam wenig,
und das Wenige ist iiberwiegend negativ. Entsprechend ver-
breitet ist bei uns die Meinung, keine Religion lehne derart
grundsitzlich wie der Islam Andersglaubige ab und mache
einen echten Dialog iiber Kulturgrenzen hinweg nahezu un-
moglich. Kreuzzugsmentalitdt und Fanatismus bei Christen
stufen wir gern als einen Widerspruch zur biblischen Bot-
schaft der Néchstenliebe und damit als eine Verirrung ein.
Dagegen neigen wir dazu, im Koran Intoleranz und Aufruf
zum Glaubenskrieg geradezu zentral verankert zu sehen, dabei
ist den meisten von uns weder die Bibel vertraut wie fritheren
Generationen, noch haben wir uns jemals in den Koran ver-
tieft.

Im vorliegenden Buch vergleiche ich daher etliche grund-
legende Aussagen von Koran und Bibel. In welchem Maf lie-
fern die beiden heiligen Biicher das geistige Instrumentarium
fiir Toleranz oder fiir Intoleranz? Fordert der Koran tatsach-
lich zum »Heiligen Krieg« auf oder zur Unterdriickung sowie
zur gewaltsamen Bekehrung »Unglaubiger«? Inwieweit haben

23



Bibel und Koran mit ihrer Ethik im Verlauf der Jahrhunderte
politisches und soziales Verhalten positiv oder verhdngnisvoll
beeinflusst? Wie sehr werden die heiligen Biicher missdeutet
und politisch missbraucht?

Muslime miissen sich naturgeméf} missverstanden, ja ver-
letzt fiihlen, wenn wir ihnen unterstellen, sie neigten mehr-
heitlich zu Intoleranz oder gar zu Radikalitdt und Gewalt. Und
erst recht, wenn wir solche negativen Tendenzen strukturell
in ihrer Religion angelegt sehen, wihrend wir ihnen unsere
eigene Religion und Kultur als grundsétzlich friedfertig entge-
genhalten. Ich bin viel in islamischen Landern unterwegs und
erlebe jedesmal aufs Neue, wie hilfsbereit und gastfreundlich
viele Muslime mir, dem Nichtmuslim, begegnen. Angefein-
det werden Besucher aus dem Westen nur von einer Minder-
heit, iiber deren Motive wir unvoreingenommen nachdenken
sollten.

Umgekehrt miissen wir selbst uns krass missverstanden
fithlen, sobald radikale Muslime die Menschen im Westen pau-
schal als gottlos, moralisch dekadent, materialistisch, rassis-
tisch und imperialistisch abkanzeln. Thre Unterstellungen gip-
feln oft in dem Vorwurf, der Westen wolle den Islam vernichten.
Auch muslimische Verschworungstheoretiker wissen sehr
wohl, dass undifferenzierte Feindbilder dabei helfen konnen,
die Widerspriichlichkeiten und Ungereimtheiten im eigenen
Kultur- und Lebensraum zu iibertiinchen.

Der eigentliche Konflikt in der Gegenwart

Aber so alt der Konflikt zwischen islamischer und abendlan-
discher Welt auch ist, diirfen wir nicht iibersehen, dass sich im
Verlauf der Jahrhunderte die Akzente in der Auseinanderset-
zung entscheidend verlagert haben.

Urspriinglich entziindete sich die Rivalitat an der Frage, ob
die ganze Welt im Zeichen einer allein richtigen Religion chris-

24



tianisiert oder islamisiert werden sollte. Kreuz oder Halbmond
waren in diesem Zusammenhang die kompromisslose Alter-
native. Unsere westliche Industriegesellschaft kennt jedoch
langst kein wesentliches, fiir alle verbindliches Glaubensbe-
kenntnis mehr und auch keine entsprechend politisch-sakral
normierte Lebensform. Wir im sédkularisierten Westen leben
und tolerieren ein Spektrum an Weltanschauungen, von reli-
gios bis atheistisch, und beflirworten diese Vielfalt meistens
auch. Daher sprechen ja viele von uns nicht mehr vom »christ-
lichen Abendland«, sondern benutzen das Adjektiv eher als his-
torisch zu verstehendes Zitat oder gar ironisch-provokativ.

Seit Ende 2014 instrumentalisieren allerdings die selbster-
nannten »Patriotischen Européer gegen die Islamisierung des
Abendlandes« (Pegida) das »Abendland« - wieder einmal. Sie
machen den problematischen Terminus erneut zu einem ideo-
logischen Kampfbegriff, diesmal fiir ihre islam- und fremden-
feindliche Organisation, die sich zusehends rechtspopulistisch
gebardet. Auch dies ist ein Grund, weshalb ich im Folgenden
»Abendland« als Terminus zur Beschreibung sowie als kultur-
geschichtlichen Begriff oder Idee moglichst sparsam verwen-
den werde. Dennoch muss ich gelegentlich auf ihn zurtickgrei-
fen, verwahre mich aber ausdriicklich gegen jede ideologische
Verwendung.

Andere Volker christlich zu missionieren, ist bei uns zum
Anliegen einer religiosen Minderheit geworden. Selbst viele
Christen, zumindest in Westeuropa, wiinschen heute eher
einen Dialog mit Andersgldaubigen, als dass sie deren Bekeh-
rung wichtig fdnden. Inzwischen hat im Westen ein eher welt-
licher Missionstrieb die Oberhand gewonnen: Die ganze Welt
soll sdkularisiert und im Zeichen der allein richtigen Zivilisa-
tion »verwestlicht« werden.

Zu Recht sprechen wir aber weiterhin vom »islamischen
Orient«. In diesem kulturellen Grofiraum leben die Menschen
nadmlich noch tiberwiegend in religios-politisch durchstruk-

25



turierten Gesellschaften. Eine Sdkularisierung hat in der isla-
mischen Welt kaum oder héchstens in Ansétzen stattgefun-
den. Und gerade diese unterschiedliche Haltung gegentiber der
Religion - entweder als verpflichtende Mitte der Gesellschaft
oder als Privatsache jedes Einzelmenschen - bezeichnet fiir
viele Muslime heute den hauptsédchlichen Gegensatz zwischen
Islam und Abendland beziehungsweise dem »Westen«. Je mehr
bei uns die Kirchen an politischem Einfluss verloren haben,
desto weniger sehen die Muslime vom Christentum eine Ge-
fahr ausgehen und desto unbefangener konnen sie der geistes-
verwandten Religion begegnen. Die muslimische Abwehr rich-
tet sich inzwischen vorrangig gegen den Westen mit seiner
vordringenden »imperialistischen«, sikularen Macht. Vielen
von uns dagegen erscheint weiterhin der Islam auch als Reli-
gion bedrohlich, eben weil im Orient die Verbindung zwischen
Religion und Politik mehr oder weniger erhalten blieb.

Einen Jahrtausend-Konflikt verstehen - dies ist die eigentli-
che Absicht des vorliegenden, mehrfach iiberarbeiteten Buches.
Da viele der bereits angefithrten Schlagworte eine weit zurtick-
reichende Tradition besitzen, erscheint es mir notwendig, weit
in die islamische wie in die abendldndische Geschichte zu-
rliickzugehen und die Ursachen des Konflikts zu analysieren.
Kritisch zu hinterfragen ist in diesem Zusammenhang der
Begriff nJahrtausend-Konflikt«. Unbestreitbar ist zwar, dass die
islamische und die abendldndische Welt seit 1300 Jahren mit-
einander in der Frage rivalisieren, ob die Menschheit islami-
siert oder ob sie verchristlicht - und im modern sdkularen Sinn
verwestlicht - werden soll. Aber falsch ist es, daraus abzuleiten,
dass sich Islam und Abendland iiber die 1300 Jahre ihrer ge-
meinsamen Geschichte ununterbrochen als zwei monolithi-
sche und feindliche Blocke gegeniibergestanden hatten.

Ich versuche zu zeigen, dass Muslime und Européer viele
Jahrhunderte lang {iber die politischen und religiosen Gegen-
sitze hinweg oft rege geistige Kontakte pflegten und gegen-

26



seitig von der jeweils fremden und doch geistesverwandten
Kultur profitierten. Eine Reihe von Beispielen, die ich anfiihren
werde, belegen, dass sich Muslime iiber weite Zeitraume ihrer
Geschichte starker auf innere Konflikte ihrer eigenen Religion
und Kultur konzentriert haben als auf den expansiven Kampf
gegen »Ungldubige«. Dasselbe bei den Europdern. Um nur ein
Beispiel vorwegzunehmen: Die schrecklichsten Kriege, die wir
erlebt haben, wurden keineswegs gegen eine fremde Kultur
wie die islamische gefiihrt - viel schlimmer und folgenrei-
cher als die Kreuzziige oder die sogenannten Tiirkenkriege war
der Dreifligjdhrige Krieg, der bekanntlich als religids-politi-
scher Konflikt unter den christlichen Konfessionen ausgetra-
gen wurde. Sogar der Erste und Zweite Weltkrieg, die verhee-
rendsten Kriege des 20. Jahrhunderts, entbrannten zuallererst
auf Grund tiefgehender Konflikte in unserem sdkularen Kul-
turraum.

Vorrangig auf unsere Gegenwart konzentriert sind meine
Fragen zum Fundamentalismus: Welchen Einfluss haben fun-
damentalistische Bewegungen auf das gesellschaftliche Leben
im islamischen Orient wie auch im Abendland? Bekanntlich
ist das Phdanomen strukturell gleichermaflen in den drei geis-
tesverwandten Religionen Islam, Christentum und Judentum
angelegt.

Der Fundamentalismus {ibt unbestritten in der islamischen
Welt einen viel stiarkeren Einfluss auf Politik und Gesellschaft
aus als in unserem Kulturraum. Negative Tendenzen treten
folglich in islamischen Staaten erheblich deutlicher hervor.
Bei diesem Thema neigen wir im Westen zu problematischen
Pauschalurteilen. Viele von uns setzen den islamischen Fun-
damentalismus ausschlie8lich mit rigiden, gewaltbereiten,
fanatischen, ja in jiingerer Zeit auch mit terroristischen Bewe-
gungen gleich. Tatsdchlich aber fachert sich die Islamiya - der
»Islamismus«, wie die Muslime diese Bewegung selbst nen-
nen - in vollig unterschiedliche Stromungen auf. Einerseits

27



waren und sind wir mit duflerst gewaltbereiten und gewaltta-
tigen Gruppierungen konfrontiert wie etwa der Terror-Organi-
sation al-Qaida und ihrer Symbolfigur Osama bin Laden, mit
dem sogenannten »Islamischen Staat« (IS) und dem selbster-
nannten Kalifen Abu Bakr al-Baghdadi. Auch sind uns eine
Reihe islamistisch regierter Staaten als duflerst brutale Dik-
taturen in Erinnerung, allen voran das Regime der afghani-
schen Taliban, unverhohlen despotisch auch der iranische
Gottesstaat unter Ayatollah Khomeini. Andererseits stand der
iranische Staatsprasident Mohammed Khatami kaum zwei
Jahrzehnte spater (1997-2005) fiir einen gemé&fligten Islamis-
mus, der in gewissen Grenzen eine kulturelle Vielfalt zulief3
und einen Dialog mit dem Westen suchte. Gerade das Bei-
spiel Iran zeigt, wie schwierig es ist, den islamischen Fun-
damentalismus in seiner Vielfalt, seinen gegenldufigen Stro-
mungen zu verstehen. Ausgerechnet im Gottesstaat Iran, wo
sich 1979 erstmals iiberhaupt eine islamistische Regierung
gebildet hatte, ist inzwischen die Bewegung einer »Islami-
schen Revolution« in rivalisierende, fast unverséhnliche Fliigel
gespalten. Es wird in dieser Hinsicht noch auf andere tiberra-
schende Entwicklungen hinzuweisen sein.

Riickstdandiger Islam? Fortschrittlicher Westen?
Die Missverstandnisse

Ein weiteres ausgesprochen tiefsitzendes Vorurteil auf west-
licher Seite versuche ich im vorliegenden Buch zu widerlegen:
Die islamische Kultur sei schon von ihrem geistigen Ansatz
her riickstandig und Muslime reagierten besonders aus ihrem
Gefiihl einer strukturellen, unaufhebbaren Unterlegenheit nei-
disch und aggressiv auf die Herausforderung der westlichen
Moderne.

Im ersten Moment ist diesem Vorurteil schwer zu widerspre-
chen. Kaum ein muslimisches Land hat es im 20. Jahrhundert

28



geschafft, wirtschaftlich das Niveau eines sogenannten »Ent-
wicklungslandes« zu {iberwinden, kaum einer dieser Staaten
kennt ein weitgefachertes Bildungssystem und eine demokra-
tische Verfassung. Aber wenn wir fiir diese Riickstandigkeit
prinzipiell den Islam als Religion und Kultur verantwortlich
machen wollen, dann muss uns ein Blick in die Vergangenheit
betrachtlich irritieren. Noch zu Beginn des Hochmittelalters
zeigte sich der islamische Orient dem christlichen Abendland
kulturell weit iiberlegen. In seinen Stadten befanden sich tiber-
wiegend die besseren Bibliotheken und Universitaten, dachten
Philosophen und Wissenschaftler fortschrittlicher, entfalteten
sich Kunst und Architektur reichhaltiger, waren die Biirger
im Durchschnitt gebildeter, war der Lebensstandard hoher.
Gegen die hochentwickelte Stadtzivilisation des Islam konnte
das Europa von damals - wiirden wir einen Begriff von heute
gebrauchen - {iberwiegend nur als ein riesiges Entwicklungs-
land erscheinen.

Kaufleute und Kreuzritter des christlichen Mittelalters
mussten sich bei ihrer Begegnung mit dem Orient zutiefst ver-
unsichert fithlen. Irritiert stellten sich gerade die Gebildeten
die Frage, wie es Gott denn zulassen konne, dass die »Heiden«
mit ihrer »falschen« Religion den Christen in vielerlei Hinsicht
iiberlegen seien. Dieser christliche Schock von damals ent-
spricht in etwa dem islamischen Schock von heute. Umge-
kehrt sehen sich nun die Muslime einer Identitdtskrise aus-
gesetzt. Sie, die sich zwar im Besitz der »richtigen« Religion
glauben, miissen sich fragen, warum Zivilisation und Techno-
logie der Andersglaubigen in fast allen Bereichen tiberlegen zu
sein scheinen.

Weder Islam noch Christentum sind unmittelbar fiir zivi-
lisatorische Fortschrittlichkeit oder Riickstdndigkeit verant-
wortlich zu machen. Versucht man trotzdem, derartige Zusam-
menhange aufzuspiiren, so erscheinen beide Weltreligionen
nahezu gleich méachtig, um mit einem immensen Potential,

29



das kulturelle Leben zu beeinflussen: im Guten wie im Schlech-
ten. Auch diese Frage wird uns im weiteren Verlauf beschéfti-
gen.

1300 Jahre Dauerkonflikt zwischen islamischer und abend-
landischer Welt ... Im Bewusstsein vieler Muslime wie Euro-
pder und Amerikaner ist ein Ende dieser Rivalitat nicht abzu-
sehen, ja sie scheint einem neuen Hohepunkt entgegenzugehen.
Das waren diistere Perspektiven fiir das 21. Jahrhundert und
dartiber hinaus.

Ich teile diesen Zukunftspessimismus nicht. Wenn auch der
vor Jahrzehnten schon begonnene Dialog auf religiéser wie
politischer Ebene immer wieder durch radikale Bewegungen
auf beiden Seiten sabotiert wird, ist unter gewissen Voraus-
setzungen ein Ende des Konflikts mdglich. Vorbedingung fiir
eine Wende zum Besseren ist allerdings, dass auf beiden Seiten
mehr Menschen als bisher gentigend informiert sind tber
die religiésen und kulturellen Strukturen der jeweils fremden
Welt. 1300 Jahre Dauerkonflikt bedeutet mehr als ein Jahr-
tausend gegenseitiger Missverstdndnisse.

Ich habe mich schon in den 1980er-Jahren intensiv mit dem
Jahrtausendkonflikt zwischen dem Islam und dem Westen
auseinandergesetzt. Da aber im Westen die Ressentiments
gegeniiber der benachbarten islamischen Kultur eher wach-
sen als schwinden, erschien es mir schon 2003 notig, mein
1995 erschienenes Buch Islam und Abendland. Geschichte eines
Dauerkonflikts zu aktualisieren. AuBerer Anlass war damals der
11. September 2001, aber die sich zuspitzenden Unruhen im
Nahen Osten seit Beginn des 21. Jahrhunderts machen es heute
wiederum notwendig, eine erweiterte Fassung anzubieten. Ich
flige dem damaligen Text ausfiithrliche aktuelle Einschiibe hin-
zu und gehe im letzten Teil des Buches auf die dramatischen
Umbriiche ein, die von 2001 bis 2016 stattgefunden haben - Um-
briiche mit vielen offenen Fragen.

Im Riickblick auf 1300 Jahre gemeinsamer Geschichte stelle

30



ich die Frage noch viel starker heraus, weshalb die Kultur-
macht Islam dem christlich geprigten Abendland lange Zeit an
Toleranz und Fortschrittlichkeit iiberlegen war und warum
sich die Verhaltnisse wahrend der letzten fiinf Jahrhunderte
geradezu umgekehrt haben.

Vergleichen wir die wichtigsten geistigen und politischen
Weichenstellungen islamischer wie abendldndischer Ge-
schichte miteinander, stellen wir fest, wie ahnlich sich die bei-
den rivalisierenden Grofirdume zumindest im Grundsatzlichen
sind. Gerade die geistige Verwandtschaft hat die unerbittliche
Rivalitdt bedingt. Erst wenn wir bereit sind, diese komplizierte
Realitdt anstelle der gewohnten Feindbilder wahrzunehmen,
konnen wir den Dialog beginnen.

Das aktualisierte Buch hat den Titel Islam verstehen. Das
bedeutet aber nicht, dass nun das Gewicht einseitig auf den
Islam verlagert ware. Es bleibt dabei, die Entwicklung im isla-
mischen und westlichen Kulturraum gleichermaf3en darzu-
stellen: Mohammed so ausfiihrlich wie Jesus, das sogenannte
Goldene Zeitalter des Islam im Mittelalter so ausfiihrlich wie
die Epoche der europdischen Aufklarung, die Religionsspal-
tung in Sunniten und Schiiten so ausfithrlich wie jene in
Katholiken, Orthodoxe und Protestanten. Denn den »Islam ver-
stehen« konnen wir hinreichend nur, wenn wir parallel ver-
laufenden Prozesse im geistig verwandten und rivalisierenden
»Abendland« oder dem »Westen« zum Vergleich heranziehen.
Fiir Europaer bietet so die Auseinandersetzung mit dem Islam
die Moglichkeit - und die Chance -, auf einem Umweg iiber die
fremde Kultur einen neuen Blick auf das Christentum sowie
die sdkulare Moderne der westlichen Welt zu werfen. Umge-
kehrt er6ffnet sich fiir Muslime die Chance, sich aus festgefah-
renen Denkmustern der eigenen Kultur zu l6sen.

Dies erst bedeutet, einen Dialog mit nachhaltigen Folgen zu
beginnen.

31



